
662 Recensioni

STORIA DELLA CHIESA

Jennifer A. Glancy, La schiavitù nella 
chiesa antica e oggi (= Studi biblici 210), 
Paideia, Torino 2022, pp. 136. 

La statunitense Jennifer A. Glancy 
indaga come il cristianesimo abbia ac-
cettato e perpetuato l’istituto della schia-
vitù, ma anche come sia infine giunto a 
ripudiare un istituto tanto caratteristico 
del mondo ellenistico-romano. L’analisi 
segue un itinerario in quattro tappe: l’in-
contro e il riferirsi di Gesù a schiavi e pa-
droni, la pratica della schiavitù da parte 
dei primi cristiani, la presenza di schiavi 
nelle comunità, il permanere della schia-
vitù in un Impero divenuto cristiano.

Docente di esegesi del Nuovo Testa-
mento e di storia del primo cristianesimo 
presso il Le Moyne College di Syracuse, 
già nel 2002 l’Autrice aveva pubblicato 
Slavery in Early Christianity, nel 2024 
oggetto di una Expanded Edition. Il 
frutto di quel lavoro viene ora conside-
rato per illuminare alcune conseguenze 
di lunga durata dell’originario trovarsi 
del cristianesimo «al centro di un mon-
do schiavista» (p. 13), evocando quanti 
sfruttarono il commercio degli schiavi o 
si impegnarono contro di esso in ambito 
nordamericano, caraibico e brasiliano, 
per poi interpellare il presente.

Edito nel 2011 e di recente offerto ai 
lettori italiani nella traduzione di Veroni-
ca Liotti, il saggio riserva grande spazio 
al contesto sociale, morale e letterario 
in cui presero forma gli scritti paolini, 
deutero-paolini e gli altri ammantati di 
dignità apostolica. Questa fruttuosa disa-
nima si arricchisce nel confronto con al-
tre fonti – giudaiche, cristiane, pagane – 
utili a valutare la pervasività e il peso 
morale della schiavitù. Come recita l’o-
riginale inglese, la schiavitù costituisce 
un moral problem in the Early Church 
and today: consapevole dell’attualità del 

traffico di esseri umani, il fare storia in-
terroga il passato per meglio comprende-
re il presente e sporgersi verso il futuro. 
Evitando di cedere a pericolosi anacroni-
smi – «Non si può valutare il primo se-
colo secondo i criteri del ventunesimo» 
(p. 66) –, voci più recenti – quella di Mar-
tin Luther King, l’eco degli abusi perpe-
trati in contesti famigliari ed ecclesiali – 
intervengono a denunciare la radicale 
immoralità di ogni condizione servile, 
ma anche a tenere deste le coscienze sul 
riproporsi di scandalose derive rispetto al 
dettato evangelico, spesso costringendo 
in un ingiusto silenzio piccoli e fragili.

Nel considerare i primi discepoli del 
Crocifisso risorto, problematica non è 
la presenza di schiavi, bensì quella di 
proprietari di schiavi. L’annuncio della 
morte e risurrezione del Nazareno, rico-
nosciuto come il Cristo e creduto Figlio 
di Dio, si propaga in una società dove 
uomini e donne ridotti in schiavitù costi-
tuiscono la porzione maggioritaria della 
popolazione, tanto che pensiero e pratica 
accettano la presenza di schiavi come na-
turale e necessaria, una componente eco-
nomica irrinunciabile. Immersi in questo 
contesto, anche i cristiani sembrano ac-
cettare la schiavitù: l’istituto servile non 
è incompatibile con la buona notizia della 
paternità di Dio e della salvifica adozione 
a figli nel Figlio Gesù. La riflessione dei 
teologi risulta inadeguata, quasi indiffe-
rente al problema della compravendita di 
esseri umani, al loro sfruttamento lavora-
tivo e sessuale.

La schiavitù è «realtà abituale e al 
contempo nefasta» (p. 18), che trova eco 
nell’immaginario delle parabole evange-
liche, nella descrizione di attività quo-
tidiane tra campi, greggi, proprietà da 
amministrare e faccende di casa. Radi-
cale risuona la proposta fatta ai disce-
poli: il primo si prepari a essere schiavo 
– δοῦλος – di tutti (Mc 10,44). Lo stesso 
Gesù assume questa condizione nella la-



663Recensioni

vanda dei piedi – servizio assegnato agli 
ultimi tra i servitori –, per poi affrontare 
la crocifissione: la sua morte come schia-
vo pone le condizioni per «la morte della 
schiavitù» (p. 38). Imitando il Maestro, i 
discepoli dovrebbero costituire «una co-
munità di schiavi al servizio gli uni degli 
altri» (p. 39): distinzioni di etnia, condi-
zione sociale e genere sessuale cedono il 
passo alla comune appartenenza a Cristo 
(Gal  3,28). Nonostante la convinta insi-
stenza di Paolo, pronto anche a mediare 
tra lo schiavo Onesimo e il padrone Fi-
lemone, lo scarto tra Maestro e discepoli 
avrebbe reso assai «imbarazzante insi-
stere sulla schiavitù come paradigma del 
discepolato» (p. 37).

A uno sguardo credente, la libertà ri-
conosciuta o la schiavitù imposta da un 
potere mondano appaiono condizioni 
relative: «l’esistenza della schiavitù non 
avrebbe influenzato la vita cristiana», 
dato che «la schiavitù giuridica non è 
d’impedimento alla libertà cristiana» 
(p.  58). Questa posizione favorisce al-
cuni «punti ciechi del discorso morale» 
(p. 113), così da lasciare in ombra gli ef-
fetti di un ripetuto sfruttamento lavora-
tivo e sessuale in quanti sono ridotti in 
schiavitù e ancor di più in coloro che sono 
schiavi dalla nascita; similmente, buo-
na parte dei padroni cristiani si sarebbe 
adeguata alla cultura dominante sia nel 
correggere schiavi e schiave attraverso 
punizioni corporali, sia nel considerarli 
una mera «proprietà sessuale» (p. 103).

Questa «mancanza d’interesse per i 
danni provocati dalla schiavitù» (p.  59) 
può essere stata influenzata dalla convin-
zione di un imminente ritorno del Figlio 
di Dio. Nel dilatarsi dell’attesa escatolo-
gica, l’alta misura di una vita secondo il 
Vangelo evidenzia una tangibile «discre-
panza tra proclamazione e prassi» (p. 98).

A fronte del paradossale persistere 
della schiavitù tra cristiani, è necessario 
comprendere se e come il battesimo abbia 

mutato i rapporti tra schiavi e padroni. Il 
passaggio tra I e II secolo registra tanto il 
progressivo strutturarsi gerarchico delle 
Chiese, quanto una parziale decostru-
zione della libertà insita nell’annuncio 
loro affidato. Le lettere pastorali regi-
strano il perdurare di «dinamiche di su-
bordinazione» (p. 76) tra gli schiavi che 
condividono la stessa fede dei padroni; 
l’Apocalisse di Pietro minaccia castighi 
ultraterreni per i disubbidienti. Queste 
forme di compromesso con il sentire del 
tempo s’intrecciano con l’affermazione 
che «la chiamata di Dio prescinde dallo 
statuto della persona» (p.  79), limitan-
do al piano spirituale l’uguaglianza di 
schiavi e padroni. Mentre tutti si ritro-
vano schiavi di Cristo – il solo κύριος, 
l’unico dominus  –, 1Pietro riconosce 
Cristo «non nel volto del padrone ma su 
quello dello schiavo» (p.  82); associa le 
sofferenze ingiustamente sopportate da-
gli schiavi a quelle del Crocifisso; invita 
a una resistenza non violenta la Chiesa 
perseguitata.

Osteggiate dal lavorio di apologeti che 
cercano di omologare il cristianesimo 
alle tradizioni greche e romane anche 
minimizzando l’apporto di schiavi e don-
ne, la denigrazione di Celso e la satira di 
Luciano nei confronti di una superstizio-
ne estranea alla filosofia confermano la 
compresenza di schiavi e liberi. Filtrata 
da Ippolito, la vicenda di papa Callisto 
si carica di molti degli stereotipi negati-
vi che accompagnano schiavi e liberti, 
stereotipi che si rincorrono anche nella 
letteratura apocrifa dedicata agli aposto-
li, letteratura non esente da promettenti 
osservazioni critiche. Quando schiavi e 
padroni si ritrovano uniti nel martirio, 
il permanere di divisioni sociali nelle 
Chiese appare ancor più incongruente. 
Poco per volta emerge la possibilità di 
utilizzare le risorse della comunità per 
affrancare i cristiani di condizione servi-
le, timido segnale di un possibile cambio 



664 Recensioni

di prospettiva. Le rivendicazioni dei cir-
cumcelliones e la precarietà di un mondo 
corrotto dal peccato, alimentano la ri-
cerca di Agostino. Prima di lui il grande 
Basilio condivide con l’eterodosso Eusta-
zio il dubbio sulla liceità della schiavitù, 
mentre la sorella Macrina tratta alla pari 
la servitù di casa. Testimone ne è un al-
tro cappadoce, il fratello Gregorio: è lui 
il primo a condannare in modo esplicito 
la schiavitù, dichiarando nulla ogni com-
pravendita tra coloro che sono stati creati 
a immagine di Dio.

Stefano Perego

LITURGIA

Daniele Premoli, La redazione di Me-
diator Dei. Una rilettura dell’enciclica 
a partire dai documenti del Sant’Uffizio, 
Archivum edizioni, Roma 2023, pp. 289.

L’originalità della ricerca di D. Premoli 
merita di essere evidenziata. L’A. si av-
vale di materiali archivistici inediti che 
consentono di rendere ragione dell’im-
postazione, dei contenuti e delle tensioni 
interne caratterizzanti la celebre encicli-
ca Mediator Dei attraverso la paziente 
ricostruzione dell’origine di alcuni suoi 
passaggi delicati e controversi.

Molto opportunamente nella prefazio-
ne A. Grillo non riconosce alla scienza 
storica della quale l’A. è provvisto un 
semplice ruolo ancillare rispetto alla 
sintesi teologica a cui giunge, ritenendo, 
sulla scia di una celebre espressione di E. 
Kant, che l’una non sappia solo reggere lo 
strascico all’altra, ma la serva, preceden-
dola con il lume acceso. 

Dopo aver passato in rassegna nell’In-
troduzione le diverse interpretazioni, per 
molti aspetti insoddisfacenti, che sono 
state date del documento pontificio, l’A. 
dichiara di voler offrire una presenta-

zione del suo processo redazionale e, in 
particolare, mostrare eventuali persi-
stenze e mutamenti nelle idee espresse 
dagli estensori e identificare gli inter-
venti ascrivibili più direttamente a Pio 
XII. Traccia, dunque, a rapide pennel-
late la vicenda del Movimento liturgico 
nella prima metà del XX secolo con un 
particolare interesse sia per il tema del-
la partecipazione dei fedeli alla liturgia 
sia per l’uso di tale termine nel magistero 
di Pio X. La veloce rassegna delle figure 
più rilevanti, quali furono P. Guéranger, 
L. Beauduin, O. Casel e R. Guardini, non 
trascura il profilo di P. Parsch, la cui ri-
flessione, come l’A. mostra, si propagò 
ben al di là dell’ambito austriaco, giun-
gendo anche in Brasile. Il dato è rilevante 
per comprendere alcune prese di posizio-
ne della stessa Mediator Dei.

L’originalità del contributo in oggetto 
emerge soprattutto nella seconda par-
te, laddove l’A. lascia spazio ai dibattiti 
interni alla Chiesa tedesca e ai primi in-
terventi della Sede Apostolica, in parti-
colare del Sant’Uffizio, presentando le 
posizioni critiche di M. Kassiepe nei ri-
guardi del Movimento liturgico, special-
mente rispetto alla priorità assoluta della 
pietà oggettiva, e l’equilibrata risposta 
di R. Guardini. Egli considera poi le ul-
teriori accuse formulate da A. Dorner e 
le tensioni da lui provocate tra i vescovi 
della Germania. Coglie, infine, dal loro 
dialogo con la Congregazione dei Riti 
come le istanze riformatrici in ambito li-
turgico, al di là del biasimo per qualche 
unilateralità di singoli esponenti del Mo-
vimento, fossero giudicate con favore da 
Roma, che raccomandava semplicemente 
di evitare dispute foriere di divisioni, e 
come, d’altra parte, le diverse questioni 
aperte stessero creando i presupposti per 
un intervento ufficiale. 

Ad accrescerne l’esigenza, stando ai 
dati raccolti dall’A., erano le denunce 
della preoccupante situazione in ambito 


